DITERBITKAN DI DITERBITKAN DI THE ARY SUTA CENTER SERIES ON

STRATEGIC MANAGEMENT JANUARI 2026 VOLUME 72

Neurosains, Panpsikisme dan

Misteri Kesadaran
Memahami Pemikiran Annaka Harris

Dr. der. Phil. Reza A.A Wattimenat!

Abstrak

Tulisan ini menjabarkan pemikiran Annaka Harris tentang kesadaran. Ia berpijak
pada berbagai penelitian yang sudah ada tentang kesadaran dari sudut pandang
neurosains dan filsafat. Secara khusus, Harris adalah seorang panpsikis. Ia melihat,
bahwa panpsikisme bisa menjadi jawaban terkait persoalan kesadaran. Di dalam
pandangan ini, kesadaran bukanlah hasil dari kompleksitas material, melainkan
unsur dasar kenyataan yang justru menghasilkan kompleksitas dunia materi dan
biologis itu sendiri.

Kata-kata Kunci: Kesadaran, Neurosains, Panpsikisme, Problem Sulit
tentang Kesadaran

Kajian tentang kesadaran adalah sebuah ruang yang sangat luas. Ia sudah
berlangsung sejak masa India dan Yunani kuno, serta terus berlanjut sampai detik
tulisan ini dibuat. Berbicara kesadaran tidak hanya berbicara soal manusia, tetapi juga
soal seluruh kenyataan. Ini terjadi, karena manusia mengalami seluruh kenyataan di
dalam kesadarannya. Maka dari itu, kajian tentang kesadaran juga merupakan sebuah
kajian yang mendalam soal kenyataan sebagai keseluruhan itu sendiri.

Di titik ini, sebagai pemikir utama yang menjadi acuan tulisan ini, Annaka
Harris bergerak di dalam dua ranah.2 Pertama, ia menggunakan sudut pandang
neurosains di dalam memahami kesadaran. Disini, ia menggunakan paradigma sains
modern yang mengedepankan pengalaman inderawi, rasionalitas dan eksperimen
yang berulang. Kedua, Harris juga bergerak di bidang filsafat. Ia bersikap kritis pada
paradigma saintisme materialistik positivistik yang kental di dalam penelitian sains
modern.3

Secara khusus, Harris mengembangkan pandangan panpsikisme. Ia
menjabarkan pandangan tersebut. Ia juga mengajukan beberapa pertimbangan kritis
terhadap panpsikisme dari berbagai sudut pandang, terutama neurosains.
Panpsikisme memang sudah setua peradaban manusia. Intuisi, bahwa alam ini tidak
hanya sekedar materi, seolah tertanam di dalam hakekat kita sebagai manusia.

t Pendiri Rumah Filsafat. Pengembang Teori Transformasi Kesadaran, Teori Tipologi Agama, Teori
Politik Progresif Inklusif dan Teori Etika Natural Empiris. Teori terakhir yang dirumuskannya adalah
Epistemologi Pembebasan.

2 Lihat (Harris, Conscious: A Brief Guide to the Fundamental Mystery of the Mind 2019)

3 Lihat (Wattimena, Filsafat dan Sains 2008)



DITERBITKAN DI DITERBITKAN DI THE ARY SUTA CENTER SERIES ON

STRATEGIC MANAGEMENT JANUARI 2026 VOLUME 72

Penelitian semacam ini menjadi penting, supaya kita sungguh memahami
hakekat kenyataan ini. Kita hidup dalam kenyataan. Kita bekerja dan berkarya juga di
dalam kenyataan yang penuh dengan misteri ini. Neurosains dan panpsikisme
mencoba meneliti kenyataan tersebut dengan akal sehat dan sikap kritis. Ia
menawarkan tidak hanya pengetahuan yang bersifat faktual, tetapi juga kebijaksanaan
di dalam menjalani hidup.4

Tulisan ini membahas pandangan Annaka Harris tentang kesadaran. Ia sendiri
berpijak pada neurosains dan filsafat panpsikisme. Bagian awal menjelaskan sedikit
soal latar belakang Annaka Harris. Bagian berikutnya menjabarkan secara detil
pemikiran Harris di dalam bukunya yang berjudul Conscious: A Brief Guide to the
Fundamental Mystery of the Mind yang terbit pada 2019 lalu. Tulisan akan ditutup
dengan kesimpulan. Sebagai sumber utama, saya menggunakan buku karangan Harris
tersebut, dan penelitian-penelitian saya sebelumnya tentang otak, kesadaran dan
neurosains.

Kesadaran dan Panpsikisme

Annaka Harris adalah penulis buku dan produser beberapa karya dokumenter.
Ia menulis buku Conscious: A Brief Guide to the Fundamental Mystery of Mind yang
menjadi acuan utama dari tulisan ini. Selain itu, Harris juga menulis untuk The New
York Times, Nautilus Magazine dan IAI Magazine. Karya ilmiahnya juga bisa
ditemukan di Journal of Consciousness Studies. Bidang penelitian utamanya adalah
neurosains dan fisika. Bersama beberapa temanya, ia menulis buku I Wonder dan
Mindful Games Activity Cards. Di sela-sela kesibukannya, Harris juga menjadi aktivis
sukarela untuk organisasi bernama Inner Kids.5

Menurut Harris, pengalaman kesadaran adalah pengalaman kehidupan.®
Menjadi sadar berarti menjadi hidup. Pengalaman sadar, menurut Annaka Harris,
begitu erat menempel di dalam hidup kita. Karena begitu dekatnya, kita cenderung
mengabaikannya. Padahal, ada misteri di dalam pengalaman sadar kita yang
menunggu untuk diungkap.”

Kesadaran adalah pengalaman itu sendiri. Karena begitu dekat, ia kerap
terlupakan. Karena menempel di keberadaan kita, ia lalu terabaikan. Mengapa
kesadaran lalu bisa muncul di tengah alam semesta yang seolah tak sadar? Kita
mengabaikan sebuah misteri besar, bahwa kesadaran bisa lahir di tengah alam
semesta yang tak terbatas ini, dan menjalani hidup kita begitu saja, seolah tanpa
misteri maha besar ini yang menyertai kita setiap saatnya.

4 Lihat (Wattimena, Epistemologi Pembebasan 2025)
5 Mengacu pada (Harris, Annaka Harris n.d.)

6 Lihat (Harris 2019)

7 Lihat (Wattimena 2025)



DITERBITKAN DI DITERBITKAN DI THE ARY SUTA CENTER SERIES ON

STRATEGIC MANAGEMENT JANUARI 2026 VOLUME 72

Jika kita mengarahkan perhatian kita pada kesadaran yang kita miliki, rasa
takjub dan penasaran pun muncul. Dua perasaan ini memang akrab dengan dunia
ilmu pengetahuan.8 Hal serupa muncul, ketika kita mencoba memahami hakekat dari
alam semesta ini. Ia juga muncul, ketika kita menatap langit ataupun sedang berada
di puncak gunung tertentu. Satu fakta juga terus mengundang decak kagum, bahwa
kita berada di sebuah benda kecil yang mengapung tanpa dasar di sebuah alam
semesta yang tak terbatas.

Di alam semesta, tak ada atas dan tak ada bawah. Kita mungkin punya ilusi
semacam itu, ketika berada di bumi. Seolah atas dan bawah itu jelas, dan kita bisa
menunjuknya dengan penuh keyakinan. Bumi adalah bagian yang tak terpisahkan dari
seluruh alam semesta yang tak terbatas. Kita selalu mengapung di alam semesta
tersebut, tanpa adanya kepastian arah apapun.

Pemahaman kita tentang dunia, dan tentang diri kita, kerap lahir dari asumsi.?
Dalam arti ini, asumsi adalah anggapan yang sudah diterima begitu saja. Ia belum
dikaji secara kritis dan mendalam. Akibatnya, selama ribuan tahun, pandangan dunia
kita terjebak di dalam kesalahan cara berpikir mendasar. Hal serupa terjadi di dalam
pemahaman kita tentang kesadaran.

8 Lihat (Wattimena, Filsafat dan Sains 2008)
9 Lihat (Harris 2019)



DITERBITKAN DI DITERBITKAN DI THE ARY SUTA CENTER SERIES ON

STRATEGIC MANAGEMENT JANUARI 2026 VOLUME 72

Bagan 1.
Perkembangan Pemahaman Tentang Kesadaran?©

Keawasan
Pengalaman
Mentah Kesadaran
Subyektif
Refleksi Diri

Apa itu kesadaran? Ada banyak pandangan berbeda tentang ini. Secara umum,
terutama di kalangan dunia kedokteran, kesadaran disamakan dengan keadaan
bangun, atau wakefulness. Kesadaran juga kerap disamakan dengan rasa kedirian,
sense of selfhood. Dari keadaan bangun dan rasa kedirian ini, pemahaman kesadaran
juga berkembang menjadi kemampuan manusia untuk melakukan refleksi diri.

Ketiga hal itu merupakan tampilan dari kesadaran. Bisa juga dibilang, ketiga
hal itu adalah ekspresi dari kesadaran. Namun, tiga hal tersebut belum menyentuh
pemahaman tentang inti kesadaran. Ini masih menyisakan misteri untuk diungkap
oleh filsafat dan ilmu pengetahuan. Harris mengutip Nagel dengan memahami

10 Hasil rumusan penulis
u Lihat (Harris 2019) (Wattimena, Menyingkap Misteri Kesadaran Manusia Lewat Filsafat dan
Neurosains 2023)



DITERBITKAN DI DITERBITKAN DI THE ARY SUTA CENTER SERIES ON

STRATEGIC MANAGEMENT JANUARI 2026 VOLUME 72

kesadaran sebagai perasaan subyektif dari sudut pandang orang tentang keberadaan
dirinya sendiri.

Kesadaran, dengan kata lain, adalah pengalaman yang paling mendasar.
Kesadaran adalah pengalaman yang paling asali. Ia bersifat primordial dan purba. Ia
berada sebelum semua pengalaman lainnya yang terkait dengan pikiran maupun
emosi. Kesadaran, menurut Harris, juga berarti pengalaman menjadi diriku sendiri.

Sebagai pengalaman subyektif, kesadaran juga bisa melebar. Kita bisa merasa,
bahwa diriku adalah aku. Namun, dengan latihan yang tepat, kita juga bisa merasakan,
bahwa orang lain adalah aku. Yang cukup jelas dan mendasar, kesadaran adalah titik
acu, atau titik tolak, dari pengalamanku sebagai manusia. Titik acu inilah yang
menghasilkan sudut pandang yang menentukan pengalaman manusia dari saat ke
saat.

Jadi, menurut Harris, kesadaran adalah titik acu, dimana orang melihat dunia
dari sudut pandang titik acu tersebut.!2 Anjing memiliki titik acunya sendiri. Begitulah
semua hewan dan mahluk hidup lainnya. Sebagai manusia, kita jelas memilikinya.
Darimana titik acu yang bagaikan cahaya ini lahir, dan bagaimana proses
perkembangannya?

Awalnya, kita semua adalah mahluk bersel satu. Dengan berlalunya waktu dan
proses evolusi, diferensiasi sel bertumbuh. Mahluk hidup menjadi semakin kompleks,
dan berkembang menjadi bentuk-bentuk kehidupan yang beragam. Struktur biologis
menjadi semakin kompleks. Kecerdasan pun lahir yang mampu menangkap berbagai
suara, cahaya dan bentuk yang ada di sekitar.

Harris mengutip teori emergence di dalam memahami kesadaran. Awalnya,
alam semesta hanya berisi kehampaan. Lalu, pada satu titik, lahirlah cahaya
kesadaran. Kehidupan pun berkembang di dalam segala bentuknya. Satu hal yang
pasti, semua mahluk hidup lahir dari unsur-unsur yang sudah ada di alam semesta
sebelumnya dalam jangka waktu yang tidak bisa sungguh ditentukan.

12 T jhat (Harris 2019)



DITERBITKAN DI DITERBITKAN DI THE ARY SUTA CENTER SERIES ON

STRATEGIC MANAGEMENT JANUARI 2026 VOLUME 72

Bagan 2.
Dua Persoalan Dasar tentang Kesadaran13

Problem Mudah: Fungsi-fungsi Bagian
Otak
Problem Sulit: Hakekat dan Asal
Kesadaran

Lahirnya kesadaran juga dapat disamakan dengan lahirnya energi di alam
semesta. Ada banyak pandangan tentang proses terbentuknya kesadaran ini. Di dalam
kajian neurosains, ini juga disebut sebagai problem sulit tentang kesadaran (hard
problem of consciousness). Ini dibedakan dengan probelm mudah tentang kesadaran
(easy problem of consciousness), yakni soal proses-proses berpikir dan kaitannya
dengan fungsi otak. Bagi banyak filsuf dan ahli neurosains, problem sulit tentang
kesadaran masih terus menjadi misteri yang terus diteliti. 4

Kesadaran tidaklah memiliki unsur obyektif. Artinya, ia tidak bisa diamati
dengan panca indera. Ia tidak bisa ditunjuk di ruang dan waktu tertentu. Dengan kata
lain, menurut Harris, tidak ada bukti obyektif material adalah keberadaan dari
kesadaran. Ini tentunya bersifat kontra intuitif, karena kita bisa langsung merasakan
kesadaran di dalam diri kita.

Kesadaran adalah sesuatu yang bersifat subyektif. Orang menyadari, bahwa ia
sadar dari sudut pandang dirinya sendiri. Selama ini, menurut Harris, kita mengira,
bahwa hanya manusia yang sadar. Mahluk hidup lain memiliki tingkat kesadaran yang
lebih rendah. Apakah pandangan ini sungguh bisa dipertanggungjawabkan?

Ada satu kemungkinan, bahwa seluruh alam semesta ini memiliki ciri sadar.1s
Dari ciri sadar semesta ini, kehidupan yang sadar pun bisa timbul. Di dalam filsafat
dan neurosains, pandangan ini dikenal juga sebagai panpsikisme.¢ Kesadaran adalah
bagian fundamental yang tak terpisahkan dari seluruh kenyataan. Di awal abad 21 ini,
pandangan ini mulai berkembang di dalam percakapan para ilmuwan maupun filsuf.'7

Francesco Patrizi, seorang filsuf asal Italia, dikenal sebagai orang pertama yang
mengembangkan konsep panpsikisme. Kata pan berarti semua, dan kata psyche
berarti pikiran, atau roh. Kedua kata itu berasal dari bahasa Yunani. Ada masanya,

13 Hasil rumusan penulis

14 Lihat (Chalmers 1995) (Wattimena, Memahami Kesadaran Bersama David Chalmers 2023)
15 Lihat (Wattimena, Memaknai Digitalitas: Sebuah Filsafat Dunia Digital 2023)

16 Lihat (Godehard Briintrup, Ludwig Jaskolla 2017)

17 Lihat (Harris 2019)

6



DITERBITKAN DI DITERBITKAN DI THE ARY SUTA CENTER SERIES ON

STRATEGIC MANAGEMENT JANUARI 2026 VOLUME 72

konsep panpsikisme dikaitkan dengan agama. Roh Tuhan dianggap meresapi seluruh
kenyataan.8

Di abad 21, terutama dengan berkembangnya neurosains, panpsikisme
menjadi pandangan yang bersifat mandiri dari agama. Tentu saja, panpsikisme
bukanlah sebuah pandangan tunggal. Ada beragam tafsiran atasnya. Harris
mengambil salah satu tafsiran yang cukup dominan di dalam panpsikisme. Di dalam
tafsiran ini, segala bentuk (form) mengandung unsur sadar, termasuk semua temuan
teknologi yang kita pergunakan sehari-hari.19

Tidak hanya itu, kesadaran juga meresap ke dalam berbagai hukum-hukum
alam, mulai dari gravitasi sampai dengan elektromagnet. Kesadaran, dengan kata lain,
adalah bagian tak terpisahkan dari kenyataan dalam segala keberagamannya. Di abad
21, panpsikisme dekat dengan perkembangan di dalam ilmu pengetahuan modern. Ia
berpijak pada metode penelitian yang bersifat rasional, sistematis, kritis dan terbuka.
Sebagaimana ditulis Harris, panpsikisme mungkin pandangan paling radikal di dalam
sains modern sekarang ini.20

Di dalam sains modern, fisika menempati peran penting. Tak berlebihan jika
dikatakan, fisika adalah cabang terpenting di dalam sains modern.2! Begitu banyak hal
yang dikembangkan di dalam fisika modern kini mengubah tata hidup manusia dan
dunia. Namun, fisika modern hanya memahami fungsi dari dunia materi. Ia tidak
mampu memahami hakekat terdalam dari dunia materi tersebut.22

Dalam beberapa hal di dalam dunia materi, kita menemukan adanya unsur
sadar. Ini, tentunya, paling jelas di dalam diri mahluk hidup. Unsur sadar itu
merupakan bagian tak terpisahkan dari seluruh kenyataan. Di dalam kenyataan, tidak
mungkin ada bagian yang sadar, dan bagian tidak sadar. Pandangan itu, menurut
Harris, tidak sesuai dengan paradigma menyeluruh (unified whole paradigm) yang
ada di dalam fisika modern.

Harris juga melihat, bahwa panpsikisme menawarkan penjelasan yang baik
dengan argumen yang lebih sederhana. Dua hal ini amatlah penting di dalam kajian
ilmiah. Teori terbaik adalah teori paling sederhana untuk menjelaskan sebanyak
mungkin gejala. Teori ini, menurut Harris, lebih baik daripada teori emergence di
dalam neurosains.23 Di dalam pandangan ini, kesadaran dilihat sebagai kumpulan
informasi yang lahir dari kompleksitas informasi yang sudah ada sebelumnya.

18 Lihat (Godehard Briintrup, Ludwig Jaskolla 2017)

19 Lihat (Harris 2019)

20 Lihat (Harris 2019)

21 Lihat (Wattimena, Filsafat dan Sains 2008)

22 Lihat (Harris 2019)

23 Lihat (Wattimena, Teori Transformasi Kesadaran dan Pengembangannya 2025)

7



DITERBITKAN DI DITERBITKAN DI THE ARY SUTA CENTER SERIES ON

STRATEGIC MANAGEMENT JANUARI 2026 VOLUME 72

Panpsikisme, dalam konteks ini, adalah pandangan dengan penjelasan terbaik.
Terbaik berarti penjelasan yang paling sederhana untuk seluas mungkin gejala di
dalam kenyataan. Ini adalah sebuah tradisi penting yang mesti dipertahankan di
dalam kajian ilmiah. Panpsikisme juga, menurut Harris, bisa menjadi tanggapan yang
memadai untuk problem sulit tentang kesadaran, sebagaimana dikembangkan oleh
David Chalmers.24 Di dalam filsafat ilmu pengetahuan, ini disebut juga sebagai pisau
cukur Occam (Occam razor), yakni penjelasan paling sederhana untuk sebanyak
mungkin gejala adalah penjelasan terbaik.

Memang, sains modern berpijak pada bukti empiris. Eksperimen dengan hasil
sama yang berulang menjadi dasar utama dari sains modern. Namun, menurut Harris,
panpsikisme memang belum menemukan bukti empiris yang kokoh. Walaupun
begitu, sebagai sebuah hipotesis, panpsikisme memilki posisi kokoh. Kesadaran
dipahami sebagai bagian tak terpisahkan dari materi, dan dari seluruh alam semesta
itu sendiri, yang mungkin belum ditemukan oleh metode penelitian ilmiah dari sains
modern.

Panpsikisme memang berkembang pesat di dalam filsafat modern yang
kemudian melahirkan sains modern. Ilmu biologi, fisika dan kimia modern memang
telah sampai pada kesimpulan, bahwa unsur-unsur pembentuk tubuh manusia serupa
dengan unsur-unsur pembentuk alam semesta. Kesimpulan ini tentu tidak dibuat
dengan mudah. Beragam penelitian, baik empiris maupun logis, dilakukan untuk
sampai padanya. Ini semua semakin menguatkan pandangan dasar panpsikisme,
bahwa ada unsur dasar yang menopang seluruh kenyataan.

Perlu untuk terus diingat, bahwa di dalam sains modern, penjelasan terbaik
adalah penjelasan yang paling sederhana, namun bisa menjelaskan sebanyak mungkin
keadaan. Terkait kesadaran, satu penjelasan terus muncul. Kesadaran dianggap
sebagai hasil dari kompleksitas dunia fisik. Namun, menurut Harris, penjelasan ini
tidaklah memadai. Bagaimana entitas yang tidak sadar, yakni dunia fisik material, bisa
melahirkan kesadaran?

24 Lihat (Chalmers 1995) (Wattimena, Memahami Kesadaran Bersama David Chalmers 2023)

8



DITERBITKAN DI DITERBITKAN DI THE ARY SUTA CENTER SERIES ON

STRATEGIC MANAGEMENT JANUARI 2026 VOLUME 72

Bagan 3.
Tiga Teori Kesadaran?25

Teori
Emergence

\J

Panpsikisme

Radical
Emergence

Di dalam kajian neurosains, teori ini disebut teori emergence kuat (strong
emergence theory). Kata kuat menjelaskan sebuah lompatan besar antara entitas
tidak sadar yang kemudian melahirkan mahluk berkesadaran. Kata radical
emergence juga kerap digunakan untuk menjelaskan pandangan ini. Namun, bagi
Harris, lompatan ini terlalu besar, dan terlalu tidak masuk akal. Dengan kata lain, teori
emergence melahirkan kerumitan yang tak terpecahkan.26

Lebih jauh, teori emergence kuat, atau emergence radikal, juga cenderung tidak
ilmiah. Sains modern berpijak pada penjelasan sebab akibat yang berpijak pada
eksperimen inderawi. Dan seperti sedikit disinggung sebelumnya, penjelasan yang
paling sederhana untuk sebanyak mungkin keadaan adalah penjelasan yang terbaik.
Teori emergence, dalam segala bentuknya, tidak memenuhi syarat itu. Sebaliknya,
menurut Harris, panpsikisme adalah penjelasan yang sederhana dan menyeluruh
untuk fenomena kesadaran.

Jantung hati panpsikisme adalah pandangan, bahwa kesadaran merupakan
bagian tak terpisahkan dari alam semesta. Kesadaran bisa ditemukan di semua unsur
kenyataan. Ia menyatu erat pada unsur-unsur dasar semesta. Ini, menurut Harris,
merupakan penjelasan paling sederhana dari keberadaan kesadaran di kenyataan.
Kesadaran merupakan inti kehidupan. Pandangan panpsikisme ini mengisi
kekosongan di dalam penjelasan soal asal usul kehidupan di alam semesta.

Teori emergence di dalam kesadaran tidaklah cukup menjelaskan fenomena
kesadaran di dalam kenyataan. Entitas sadar hampir tak mungkin lahir dari benda
mati yang tak punya kesadaran.2” Ada lompatan yang seolah diabaikan, dan tidak bisa

25 Hasil rumusan penulis
26 Lihat (Harris 2019)
27 Lihat (Godehard Briintrup, Ludwig Jaskolla 2017)

9



DITERBITKAN DI DITERBITKAN DI THE ARY SUTA CENTER SERIES ON

STRATEGIC MANAGEMENT JANUARI 2026 VOLUME 72

dijelaskan secara rasional. Teori emergence berpijak tidak hanya pada sikap yang tak
ilmiah, tetapi juga pada ketidakmungkinan.

Konsep “entitas tidak sadar” juga bermasalah. Kesadaran adalah pengalaman
subyektif. Ia dialami dari sudut pandang orang pertama. Pengamatan dari luar tidak
akan mampu sungguh mengetahui, apakah suatu entitas itu sadar, atau tidak.
Memberikan cap, bahwa sesuatu itu tidak sadar, namun berada dengan tingkat
kompleksitas tertentu, adalah sebuah tindakan yang tidak rasional.

Ada pandangan yang lebih ekstrem. Beberapa pemikir melihat persoalan
kesadaran sebagai sesuatu ilusif. Kesadaran tidak sungguh ada di dalam kenyataan. Ia
tidak menempati ruang dan waktu tertentu. Kesadaran juga dianggap tak memiliki
materi tertentu untuk sungguh ada.28

Pandangan ini tentu dengan mudah dipatahkan. Kritik atas kesadaran
membutuhkan kesadaran juga. Pun jika seluruh dunia ini adalah ilusi, kesadaran tidak
bisa dianggap sebagai ilusi. Untuk mengetahui sesuatu sebagai ilusi, manusia
membutuhkan kesadaran juga. Kesadaran adalah prasyarat utama untuk pengalaman,
termasuk untuk mengalami sesuatu sebagai ilusi, atau sebagai kenyataan.29

Dunia ini penuh ketidakpastian. Kita tidak tahu, darimana kita berasal. Kita
juga tidak tahu, kemana kita akan pergi, setelah kita mati. Ilmu pengetahuan dan
filsafat menyediakan jawaban yang bersifat kemungkinan. Namun, satu hal yang
bersifat pasti dan tak terbantahkan, pengalaman sadar selalu ada serta menyertai
semua kegiatan kita.

Annaka Harris mencoba menganalisis pandangan ini lebih dalam. Anggaplah,
bahwa kesadaran adalah sebuah ilusi. Lalu, siapa yang mengalami, bahwa kesadaran
adalah sebuah ilusi? Apakah ada lapisan-lapisan yang lebih dalam dari kesadaran itu
sendiri? Di tengah gempuran pertanyaan semacam ini, pandangan panpsikisme tetap
tak tergoyahkan sebagai suatu jawaban yang sederhana dan menyeluruh.3o

Panpsikisme, menurut Harris, kiranya juga sejalan dengan pandangan dunia
modern. Di dalam pandangan ini, ilmu fisika berperan sangat besar.3! Seluruh alam
semesta dilihat sebagai energi yang terus berubah, tanpa ada setetes pun yang lenyap.
Kita semua mengenal ini sebagai hukum kekekalan energi. Namun, apa esensi dari
energi?

Belum ada jawaban pasti atas pertanyaan ini. Panpsikisme pun mencoba
mengajukan satu hipotesis. Esensi, atau inti, dari energi adalah pengalaman

28 Lihat (Harris 2019)

29 Lihat (Harris 2019) (Koch 2019)

30 Lihat (Harris 2019) (Wattimena, Teori Transformasi Kesadaran dan Pengembangannya 2025)
(Wattimena, Menyingkap Misteri Kesadaran Manusia Lewat Filsafat dan Neurosains 2023)

3t Lihat (Wattimena, Filsafat dan Sains 2008)

10



DITERBITKAN DI DITERBITKAN DI THE ARY SUTA CENTER SERIES ON

STRATEGIC MANAGEMENT JANUARI 2026 VOLUME 72

(experience). Karena pengalaman ada ciri kehidupan, maka ia membutuhkan
kesadaran. Dalam arti ini, esensi dari energi adalah kesadaran itu sendiri.32

Hipotesis semacam ini, sebenarnya, masih dalam ranah fisika modern itu
sendiri. Tidak ada metafisika filosofis di dalamnya.33 Tidak ada spekulasi berlebihan
yang ditawarkan. Namun, seperti halnya semua hipotesis, kritik pun tak bisa
dihindari. Sampai April 2025 ini, pandangan umum di kalangan ilmuwan masih
menegaskan, bahwa kesadaran lahir dari kompleksitas sistem biologis manusia,
terutama di bagian otaknya.

Dari sudut pandang ini, kesadaran adalah bagian dari jaringan otak manusia.
Dengan meneliti secara mendalam bagian ini, orang, harapannya, akan menemukan
sumber dari kesadaran manusia. Tentu saja, ada keterbatasan disini. Kesadaran
menempel erat pada pengalaman subyektif manusia yang dialami dari sudut pandang
orang pertama. Pengamatan obyektif khas sains modern tidak akan mungkin mampu
memahaminya sepenuhnya.

Namun, kajian tentang otak tetap diperlukan. Banyak kegunaan darinya, mulai
dari pengetahuan sampai untuk tujuan medis. Namun, pengalaman sadar tetap tidak
akan bisa dijangkau sepenuhnya. Harris menyebut hal ini sebagai qualia, yakni
pengalaman subyektif atas kesadaran sebagaimana dialami oleh orang yang
mengalaminya. Di dalam kajian sains modern, qualia adalah sebuah misteri yang tak
terpecahkan, yakni pengalaman subyektif yang sungguh nyata, tetapi tidak bisa
dipetakan oleh teknologi tercanggih sekalipun.34

Kajian neurosains tetap tidak menyerah. Para ahli neurosains mencoba
memetakan bagian-bagian otak manusia sesuai dengan fungsinya. Proses ini masih
terus terjadi sampai sekarang. Seperti disinggung sebelumnya, ini adalah problem
sederhana atau mudah tentang kesadaran (easy problem of consciousnes). Pola kajian
semacam ini tidak menyentuh asal muasal terciptanya kesadaran.

Satu pandangan kiranya cukup diterima luas. Kesadaran adalah hasil interaksi
yang begitu cepat dan banyak antara neurons di otak manusia. Otak dilihat sebagai
mesin yang terus bekerja di dalam menanggapi rangsangan panca indera dari dunia
luar. Kesadaran adalah buah yang lahir interaksi yang kompleks semacam ini.
Walaupun begitu, menurut Harris, kajian semacam ini tidak sampai pada hakekat
ataupun asal terciptanya kesadaran, namun cukup berguna untuk kepentingan
medis.35

Juga ada keterbatasan lain di dalam pola penelitian semacam itu. Ada
pengetahuan baru soal fungsi dan bagian-bagian otak. Ada juga pengetahuan baru

32 Lihat (Harris 2019)
33 Lihat (Wattimena, Filsafat Kritis Immanuel Kant 2010)
34 Lihat (Harris 2019)
35 Lihat (Harris 2019)

11



DITERBITKAN DI DITERBITKAN DI THE ARY SUTA CENTER SERIES ON

STRATEGIC MANAGEMENT JANUARI 2026 VOLUME 72

tentang kaitan antara pengalaman manusia dan otaknya. Namun, pertanyaan tentang
makna kesadaran tetap tak terjawab. Hakekat kesadaran tetap menjadi misteri yang
menanti untuk dipecahkan.

Apakah orang yang sedang pingsan itu sadar? Apakah orang yang sedang
berada di dalam keadaan koma itu juga sadar? Apakah orang yang sedang berada
dalam pengaruh obat, misalnya ketika sedang menjalani prosedur operasi, juga dapat
disebut sebagai orang yang sadar? Beberapa cabang neurosains masih terus
melakukan penelitian untuk menjawab pertanyaan-pertanyaan tersebut. Walaupun
sangat penting dan berguna, penelitian tentang tema ini belum mengungkap soal
hakekat maupun asal usul kesadaran.

Bagan 4.
Penolakan pada Teori Emergence3®

Teori
Emergence

(0Tidak ada titik jelas
antara kesadaran dan
ketidaksadaran

eKesadaran bukan hanya
sekedar soal otak

\ J

Para praktisi neurosains masih tetap bersikukuh beranggapan, bahwa
kesadaran adalah sesuatu yang muncul dari kompleksitas otak dan sistem biologis
manusia. Menurut Harris, ada dua hal yang bermasalah di dalam pandangan ini.
Pertama, seperti sudah disinggung sebelumnya, pandangan ini berpijak pada
pengandaian, bahwa ada titik jelas antara kesadaran dan ketidaksadaran. Ada saat
dimana materi itu tidak sadar, dan kemudian berubah menjadi sadar. Pengandaian ini
tidaklah tepat.

Dua, kesadaran kerap dilihat hanya sebagai bagian dari otak. Bagian lain dari
tubuh manusia tidak memiliki kaitan dengan kesadaran. Ini jelas bertentangan

36 Hasil rumusan penulis

12



DITERBITKAN DI DITERBITKAN DI THE ARY SUTA CENTER SERIES ON

STRATEGIC MANAGEMENT JANUARI 2026 VOLUME 72

dengan pemahaman yang berkembang di dalam sains modern itu sendiri. Seluruh
kehidupan, menurut Harris, adalah cerminan kesadaran itu sendiri. Bahkan mahluk
bersel satu memiliki jejak-jejak kesadaran di dalamnya.3”

Bisa juga, kesadaran merupakan dasar dari kenyataan. Ia seperti karpet yang
menjadi dasar bagi semua benda di atasnya. Benda-benda itu adalah segala yang ada
di dalam kenyataan. Ini kiranya merupakan satu pandangan dari teori kuantum yang
terhubung langsung dengan panpskisme. Dalam arti ini, kesadaran tidaklah lahir dari
kompleksitas sistem biologis manusia, terutama otak, melainkan sebaliknya, yakni
sistem biologis manusia lahir dari kesadaran yang merupakan dasar dari kenyataan.

Lalu, apakah kesadaran memiliki tempat di dunia? Para ilmuwan, pada
umumnya, masih melihat kesadaran sebagai sesuatu yang bertumbuh dan
berkembang di otak. Organ lain dianggap tidak terkait langsung dengan kesadaran
manusia. Perdebatan masih terbuka sampai detik tulisan ini dibuat. Walaupun,
menurut Harris, perdebatan ini tidaklah membantu di dalam upaya untuk memahami
inti dari kesadaran manusia.

Beberapa pakar neurosains juga melihat, bahwa kesadaran adalah bagian dari
seluruh mahluk hidup. Kehidupan, dengan kata lain, identik dengan kesadaran.
Bakteri, virus dan semua jenis mikroba memiliki kesadaran. Pandangan ini kiranya
bisa dilihat sebagai bagian dari panpsikisme, sebagaimana dijelaskan sebelumnya.
Harris lebih jauh menjelaskan, bahwa tidak hanya mahluk hidup yang memiliki
kesadaran, tetapi juga unsur-unsur pembentuk mahluk hidup tersebut, yakni organ-
organnya.

Dua pendekatan berikut kiranya bisa berdamai. Yang pertama adalah kajian
terkait fungsi-fungsi otak. Ini biasanya terkait langsung dengan kepentingan dunia
kedokteran. Yang kedua adalah kajian tentang hakekat dan asal muasal kesadaran.
Kajian kedua ini yang lebih dekat dengan refleksi filosofis.

Kesadaran pun dialami sebagai “pengalaman menjadi sesuatu”. Ini kiranya,
menurut Harris, merupakan cara paling tepat untuk berbicara tentang kesadaran.
Beberapa keterangan kiranya relevan. Seperti sedikit disinggung sebelumnya,
kesadaran dapat dipahami sebagai kemampuan untuk melihat diri sendiri, atau
refleksi diri. Ada juga unsur keawasan (alertness) di dalamnya.

Dalam arti ini, keawasan adalah berfungsinya panca indera manusia untuk
menyerap kenyataan sekitar. Fungsi panca indera ini tentunya juga terkait dengan
kesadaran manusia. Semua unsur ini, yakni kesadaran sebagai “pengalaman akan
sesuatu”, refleksi diri dan keawasan, tentunya bisa menciptakan kebingungan.

37 Lihat (Harris 2019)

13



DITERBITKAN DI DITERBITKAN DI THE ARY SUTA CENTER SERIES ON

STRATEGIC MANAGEMENT JANUARI 2026 VOLUME 72

Bagaimana dengan ketika kita tidur, dan tidak ada mimpi di dalamnya? Hal ini masih
menjadi bahan kajian dan diskusi para ahli sampai sekarang.38

Bagan 5.
Tiga Konsep Kesadaran3?

Kesadaran
kompleks Kesadaran
pada mahluk Minimal pada
hidup semua materi

Kesadaran sebagai
dasar eksistensi

Di titik ini, pertanyaan terpenting yang mesti dijawab adalah, apa kaitan
sebenarnya antara alam semesta dan kesadaran? Beberapa filsuf dan ilmuwan sampai
pada kesepakatan umum, bahwa kesadaran meresap ke dalam segala unsur di alam
semesta. Semua jenis materi memiliki setitik kesadaran di dalamnya. Mungkin,
menurut Harris, ada entitas dengan kesadaran minimal dan entitas dengan kesadaran
maksimal. Begitulah berbagai organ di dalam diri manusia yang juga memiliki ciri
sadar, walaupun dengan intensitas yang berbeda-beda.

Ada juga pandangan yang mengaitkan kesadaran dengan evolusi. Dalam arti
ini, kesadaran dilihat sebagai hasil dari evolusi biologis. Ia adalah hasil dari proses
manusia berusaha melestarikan dirinya sebagai spesies. Namun, bukankah ini
terbalik? Sebagaimana ditegaskan oleh Harris, untuk bisa melestarikan dirinya
sebagai spesies, manusia membutuhkan kesadaran.

38 Lihat (Harris 2019)
39 Hasil rumusan penulis

14



DITERBITKAN DI DITERBITKAN DI THE ARY SUTA CENTER SERIES ON

STRATEGIC MANAGEMENT JANUARI 2026 VOLUME 72

Maka, kesadaran berada sebelum upaya, atau tindakan manusia. Kesadaran
berada sebelum pikiran dan tindakan. Kesadaran bukanlah hasil evolusi biologis
manusia. Sebaliknya, untuk bisa melakukan proses evolusi, terutama unsur
biologisnya, manusia membutuhkan kesadaran. Kritik ini kiranya juga berlaku untuk
teori emergence tentang kesadaran, seperti dijelaskan sebelumnya.

Secara intuitif, teori ini juga bermasalah. Tidak bisa kita membayangkan,
bahwa kompleksitas sistem biologis akan melahirkan kesadaran. Ini juga seperti
membayangkan, bahwa robot, dengan kompleksitas sistemnya, akan melahirkan
kehidupan. Kesadaran adalah sesuatu yang amat sederhana, sekaligus rumit. Ia begitu
jelas dialami setiap saat, sekaligus begitu penuh misteri.

Kiranya hal serupa dialami semua mahluk. Contoh sederhana adalah mahluk
hidup bersel sederhana bernama bakteri. Tidak sulit membayangkan, bahwa sebagai
mahluk hidup, bakteri pun memiliki kesadaran. Ia mengalami pengalamannya secara
subyektif dari sudut pandang orang pertama. Tentu saja, dibandingkan ciri kesadaran
manusia, kesadaran di dalam bakteri memiliki ciri kualitatif yang berbeda.40

40 Lihat (Harris 2019)

15



DITERBITKAN DI DITERBITKAN DI THE ARY SUTA CENTER SERIES ON

STRATEGIC MANAGEMENT JANUARI 2026 VOLUME 72

Bagan 5.
Salah Paham Kesadaran4t

Bukan sekedar
pikiran
kompleks

Bukan sekedar
kemampuan
mengolah
informasi

Kesadaran

Bukan sekedar
pengalaman
inderawi

Bukan sekedar
kemampuan
mengingat

Kesadaran juga tidak bisa disamakan dengan kekuatan berpikir rumit.
Keduanya tidak selalu jalan berbarengan. Komputer dan robot bisa berpikir kompleks.
Ia bisa melakukan analisis secara mendalam dan rumit. Namun, ini tidak berarti,
bahwa komputer dan robot itu memiliki kesadaran.42

Sebaliknya, keberadaan kesadaran juga tidak terkait dengan pikiran. Di dalam
tradisi Asia, orang melakukan meditasi. Ini adalah proses untuk menyadari jati diri
kita yang sebenarnya. Para meditator sadar, bahwa orang bisa sadar, tanpa adanya
pikiran. Kesadaran, dalam arti ini, mendahului pikiran.43

Kesadaran juga tidak terkait dengan pengalaman inderawi. Panca indera bisa
redup. Namun, kesadaran tetap menyala. Bahkan, pada tingkat keheningan tertentu,

41 Hasil rumusan penulis

42 Lihat (Wattimena, Memaknai Digitalitas: Sebuah Filsafat Dunia Digital 2023)

43 Lihat (Wattimena, Teori Transformasi Kesadaran dan Pengembangannya 2025) (Wattimena,
Jantung Hati Zen 2025)

16



DITERBITKAN DI DITERBITKAN DI THE ARY SUTA CENTER SERIES ON

STRATEGIC MANAGEMENT JANUARI 2026 VOLUME 72

orang bisa menyadari keheningan dari kesadaran itu sendiri.44 Konsep diri, dalam arti
ini, adalah sebentuk pikiran yang bisa dilampaui juga di dalam keheningan.

Pengalaman juga bisa ada, tanpa adanya pikiran maupun sensasi panca indera.
Orang bisa menyadari kekosongan, yakni keadaan batin tanpa konsep.45 Pada arti
yang lebih dalam, kesadaran juga menyerap ke dalam materi. Kesadaran tidak bisa
dipisahkan dari materi. Alasannya sederhana, bahwa manusia adalah mahluk biologis
material, sekaligus sadar, bahwa ia adalah mahluk yang sadar.

Fisika klasik dan modern memang menolak pandangan itu. Dasar berpikir
mereka adalah materialisme, yakni kenyataan yang melulu bersifat material. Namun,
ada kelemahan mendasar di dalam cara berpikir ini. Sains dan filsafat hanya bisa
memahami fungsi sekaligus relasi antar materi di kenyataan. Keduanya, bahkan
sampai detik ini tulisan ini dibuat, tidak bisa menyentuh dan menyelami hakekat dari
materi.

Beragam pandangan lain juga berkembang. Pengetahuan manusia bersifat
relatif. Konsep-konsep yang dikembangkan juga bersifat relatif. Itu semua hanya
penamaan, dan dapat berubah, sesuai dengan keadaan. Satu hal yang pasti, yang
sudah lepas dari berbagai misteri, adalah kesadaran, atau fakta, bahwa kita sadar.

Kesadaran bukanlah sebuah misteri, karena kita mengalaminya langsung.
Setiap saat, kita merasakan sesuatu. Ini semua adalah pengalaman subyektif dari
sudut pandang orang pertama yang tak terbantahkan. Kita bisa mengalaminya secara
utuh dan penuh. Namun, secara konseptual, kita tidak bisa memahami hakekat dari
pengalaman sadar tersebut.

Hal serupa terkait pemahaman kita soal materi. Kita bisa memahami fungsi
dari dunia materi. Kita juga bisa memahami, bagaimana ia tercipta. Namun, kita tidak
bisa memahami hakekat dari materi itu sendiri. Beberapa ahli menyebut ini sebagai
“problematika sulit tentang materi” (hard problem of matter).

Matematika membantu di dalam proses ini. Ia menjabarkan struktur dari
kenyataan dengan berpijak pada abstraksi. Beragam simbol dirumuskan untuk
membantu pemahaman. Namun, simbol bukanlah kenyataan. Rumusan abstrak
matematis tidak menjelaskan hakekat dari kenyataan itu sendiri.

Fisika juga serupa. Banyak formula abstrak yang dirumuskan. Banyak teori
yang juga dikembangkan. Namun, tentang hakekat dari dunia fisik, yang merupakan
obyek utama kajian ilmunya, fisika juga membisu. Fisika kuantum mulai mendekati

persoalan ini secara lebih mendalam.

44 Lihat (Wattimena, Jantung Hati Zen 2025) (Wattimena, Teori Transformasi Kesadaran dan
Pengembangannya 2025)
45 Lihat (Wattimena, Percikan Fllsafat, Politik dan Spiritualitas 2025)

17



DITERBITKAN DI DITERBITKAN DI THE ARY SUTA CENTER SERIES ON

STRATEGIC MANAGEMENT JANUARI 2026 VOLUME 72

Temuannya pun cukup mengejutkan. Hakekat dari kenyataan material justru
bukanlah sesuatu yang bersifat material. Ada sesuatu yang sadar, ketika kita berbicara
soal unsur terdalam dari kenyataan. Kesadaran, dalam arti ini, bukanlah suatu
kemampuan berpikir kompleks, seperti misalnya pada manusia. Kesadaran bisa
dilihat sebagai kehidupan, atau kesadaran yang bersifat minimal di dalam unsur
terdalam kenyataan.

Bagan 6.
Dua Tantangan Neurosains dan Fisika46

Problem terkait

hubungan antara Problem sulit
kesadaran minimal tentang hakekat
dan kesadaran dari materi
kompleks

Neurosains dan Fisika

“Sekali lagi”, demikian tulis Harris, “perlu untuk membedakan antara
kesadaran dan pemikiran kompleks, ketika sedang mempertimbangkan pandangan
panpsikisme modern. Mempostulatkan bahwa kesadaran itu fundamental tidaklah
sama dengan memandang bahwa ide-ide atau pemikiran kompleks merupakan
sesuatu yang fundamental, dan secara ajaib lahir dari realisasi material dari ide-ide

46 Hasil rumusan penulis

18



DITERBITKAN DI DITERBITKAN DI THE ARY SUTA CENTER SERIES ON

STRATEGIC MANAGEMENT JANUARI 2026 VOLUME 72

tersebut (kesalahan tafsiran atas panpsikisme yang kerap terjadi).”4” Yang amat
mungkin terjadi, dan ini kiranya menjadi argumen Harris, bahwa kesadaran adalah
unsur dasar kenyataan yang, nantinya, melahirkan kenyataan yang kompleks, dan
salah satunya adalah batin manusia (human mind).

Panpsikisme juga menegaskan bahaya dari antropomorfisme di dalam
memahami kesadaran. Di dalam diri manusia, kesadaran berpaut erat dengan ingatan
khas manusia. Pola semacam ini tidaklah universal, melainkan khas manusia. Mahluk
hidup lain memiliki ciri kesadaran yang berbeda. Maka dari itu, kita perlu
membedakan antara kesadaran dan ingatan.

Panpsikisme juga menegaskan ciri sadar dari kenyataan. Namun, ciri sadar itu
bukanlah seperti pada mahluk hidup dengan kesadaran kompleks, seperti manusia.
Di dalam kenyataan sebagai keseluruhan, kesadaran lebih menyerupai arus. Tidak ada
ingatan di dalamnya, sebagaimana konsep ingatan ditemukan di dalam mahluk hidup
yang kompleks. Ada relasi yang unik, dan belum terjelaskan, antara kesadaran
minimal di dalam kenyataan ini dengan kesadaran yang lebih kompleks di dalam
mahluk hidup.48

Annaka Harris menyebut hal ini sebagai “persoalan kombinasi”, atau
combination problem. Ini merupakan salah satu tantangan terbesar di dalam
panpsikisme. Persoalan mendasarnya adalah hubungan antara kesadaran minimal
dengan kesadaran yang lebih kompleks. Apakah keduanya sungguh terpisah, atau
menyatu dalam semua keadaan? Proses perkembangan kesadaran itu pun juga belum
terjelaskan.

Ada kesalahan mendasar disini. Menurut Harris, kesadaran juga sering
disamakan dengan konsep diri (self). Dalam arti ini, konsep diri adalah sekumpulan
ciri yang melibatkan ingatan, dan membentuk adanya subyek. Subyek itu sendiri
mengandung ciri kepribadian, seperti empati, rasa percaya diri dan sebagainya.
Kesadaran, menurut Harris, menjadi dasar bagi kepribadian, tetapi bukanlah
kepribadian itu sendiri.

“Mungkin”, demikian tulis Harris, “adalah salah berbicara tentang subyek dari
kesadaran. Lebih akurat kita berbicara tentang pengalaman sadar di waktu-ruang
tertentu.”#9 Kesadaran bukanlah ingatan. Kesadaran juga bukanlah diri, atau
kepribadian tertentu. Ia adalah sesuatu yang lebih mendasar, yakni pengalaman sadar
di waktu dan ruang tertentu.

Pembedaan ini membantu kita memahami posisi panpsikisme yang
dikembangkan Harris. Kesadaran bukanlah kepribadian yang penuh dengan ciri

47 (Harris, Conscious: A Brief Guide to the Fundamental Mystery of the Mind 2019)
48 Lihat (Harris, Conscious: A Brief Guide to the Fundamental Mystery of the Mind 2019)
49 (Harris, Conscious: A Brief Guide to the Fundamental Mystery of the Mind 2019)

19



DITERBITKAN DI DITERBITKAN DI THE ARY SUTA CENTER SERIES ON

STRATEGIC MANAGEMENT JANUARI 2026 VOLUME 72

sosialnya. Kesadaran juga bukanlah ingatan yang terkait erat dengan proses berpikir
yang kompleks. Dalam arti ini, terutama dari sudut pandang panpsikisme, kesadaran
adalah diri dasar sekaligus ciri hakiki dari kenyataan. Ia bukanlah sekedar kecerdasan
yang melibatkan proses pengolahan informasi, seperti, misalnya, pada kecerdasan
buatan.s°

Analoginya sederhana. Kesadaran adalah ciri dasar dari segalanya. Bentuknya
beragam, walaupun tetap berisi kesadaran sebagai unsur utamanya. Ini seperti air
yang menjadi unsur dasar dari beragam jenis minuman, mulai dari teh, kopi, bir dan
sebagainya. Bahkan, ruang dan waktu, yang juga menjadi penopang dari kenyataan,
juga mengandung kesadaran di dalamnya.

Menanggapi ini, ada dua tanggapan dari kalangan peneliti neurosains.
Pertama, mereka mengabaikan persoalan sulit tentang kesadaran yang melahirkan
panpsikisme. Bagi mereka, persoalan tersebut tidak terkait dengan fungsi otak di
dalam keseharian manusia. Yang kedua, beberapa peneliti neurosains terus
mendalami panpsikisme di dalam neurosains, sambil terus melakukan penelitian
terkait dengan fungsi-fungsi otak. Kita tidak mungkin sungguh memahami fungsi-
fungsi otak, tanpa memahami hakekat terdalam dari otak itu sendiri.5

Harris mengambil posisi yang kedua. Baginya, setiap penelitian terkait dengan
otak dan kesadaran akan selalu berujung pada panpsikisme dengan ragam variasinya.
Di satu sisi, ada panpsikisme yang bersifat moderat. Kesadaran dilihat hanya sebagai
unsur dasar dari kenyataan sebagai keseluruhan. Kesadaran menjadi semacam benih
bagi ingatan dan proses pikiran yang lebih kompleks. Di sisi lain, panpsikisme radikal
mengambil posisi, bahwa seluruh alam semesta adalah suatu bentuk kesadaran yang
tak terbatas itu sendiri.

Satu hal yang perlu dicatat disini. Metode penelitian ilmiah di dalam sains
modern tidaklah bersifat mutlak. Ia memiliki keterbatasan pada dirinya sendiri. Sains
modern bergerak dengan matematika dan abstraksi konseptual untuk memahami
hakekat dari kenyataan. Namun, matematika adalah abstraksi dari kenyataan,
sehingga ia tidak akan pernah sungguh bisa menyelami inti terdalam kenyataan itu
sendiri. Dengan pola pendekatan ini, neurosains, sebagai bagian dari sains modern,
tidak akan pernah bisa sungguh memahami inti atau hakekat dari kesadaran.

Kesimpulan
Annaka Harris adalah seorang panpsikis. Ia menolak pendekatan materialistik
di dalam memahami kesadaran manusia. Ia juga menolak teori emergence yang masih

50 Lihat (Wattimena, Memaknai Digitalitas: Sebuah Filsafat Dunia Digital 2023) (Farina 2022)
5t Lihat (Chalmers 1995) (Harris, Conscious: A Brief Guide to the Fundamental Mystery of the Mind
2019)

20



DITERBITKAN DI DITERBITKAN DI THE ARY SUTA CENTER SERIES ON

STRATEGIC MANAGEMENT JANUARI 2026 VOLUME 72

dianut oleh banyak pemikir neurosains. Baginya, ini sejalan dengan pandangan dasar
panpsikisme, kesadaran adalah unsur dasar dari kenyataan. Kesadaran adalah
pengalaman subyektif yang tak terbantahkan, karena kritik pun juga mengandaikan
adanya kesadaran itu sendiri.

Namun, Harris tidak juga menyentuh hakekat dari kesadaran itu sendiri. Ia
melihat kesadaran sebagai sesuatu yang terberi, namun intinya tetap merupakan
misteri. Sains modern, dengan metode empiris eksperimentalnya, tidak akan pernah
bisa menyingkap hakekat atau inti dari kesadaran ini. Di titik inilah sains menemukan
keterbatasannya, ketika berbicara tentang kesadaran sebagai unsur dasar dari
kenyataan. Pada titik ini, Harris mungkin harus menengok ke tradisi yang lebih tua,
supaya bisa menyingkap misteri terkait hakekat dari kesadaran tersebut.52

Daftar Acuan

Chalmers, David. 1995. The Conscious Mind: In Search of Theory of Conscious
Experience. California: Department of Philosophy, University of California,
Santa Cruz.

Farina, Lydia. 2022. “Artificial Intelligence Systems, Responsibility and Agential Self-
Awareness.” Dalam Philosophy and Theory of Artificial Intelligence 2021, oleh
Vincent C. Miiller. Springer.

Godehard Briintrup, Ludwig Jaskolla. 2017. Panpsychism : contemporary
perspectives. Oxford University Press.

Harris, = Annaka. tthn. Annaka  Harris. Diakses 6 0, 2025.
https://annakaharris.com/about/.

—. 2019. Conscious: A Brief Guide to the Fundamental Mystery of the Mind. Harper.

Koch, Christof. 2019. The Feeling of Life Itself: Why Consciousness Is Widespread but
Can't Be Computed. MIT Press.

Wattimena, Reza A.A. 2025. Epistemologi Pembebasan. Jakarta: Rumah Filsafat.

—. 2008. Filsafat dan Sains. Jakarta: Grasindo.

—. 2010. Filsafat Kritis Immanuel Kant. Jakarta: Evolitera.

—. 2025. Jantung Hati Zen. Jakarta: Rumah Filsafat.

Wattimena, Reza A.A. 2023. “Memahami Kesadaran Bersama David Chalmers.” THE
ARY SUTA CENTER SERIES ON STRATEGICMANAGEMENT.

—. 2023. Memaknai Digitalitas: Sebuah Filsafat Dunia Digital. Yogyakarta: Kanisius.

52 Lihat misalnya (Wattimena, Jantung Hati Zen 2025)

21



DITERBITKAN DI DITERBITKAN DI THE ARY SUTA CENTER SERIES ON

STRATEGIC MANAGEMENT JANUARI 2026 VOLUME 72

Wattimena, Reza A.A. 2023. “Menyingkap Misteri Kesadaran Manusia Lewat Filsafat
dan Neurosains.” The Ary Suta Center Series on Strategic Management.
—. 2025. Percikan Fllsafat, Politik dan Spiritualitas. Jakarta: Rumah Filsafat.

—. 2025. Teori Transformasi Kesadaran dan Pengembangannya. Jakarta: Rumah
Filsafat.

22



